
| ה  א ר ק מ  |

לע"נ אביה יהושע ז"ל גולדברג

החידון בחסות:

כפר דרום ת"ו - שבי דרום

מכון
התורה
והארץ

לימוד שבא מאהבה

הארץטובה
חידון הארץ ומצוותיה ה-2



2

| תוכן העניינים |
3 									        הקדמה
4 									        תקנון

מושגים:
	9 							      אימהות של בצלים

11 								       בנות שקמה
13 						     הגבול הדרומי של עולי מצרים
15 							      גפן הנטועה בנקע
17 									        דגן
19 								       זית הנטופה 
21 									        זריעה
23 								       מזיקי צמחים
27 									        סיכה
29 								       עקרבתא
31 									        ערוד
33 				   צלמון – בעקבות כ”ד משמרות הכהונה והמרד הגדול
35 								       רימוני בידאן
37 								       שדה לבן
39 									        שקמונה

נספח: מפת ארץ ישראל

כתיבה: הרב יואל יעקובי, הרב דוד אייגנר
עריכה: הרב דוד אייגנר

עריכת הלשון: שרה המר
sarachanah@gmail.com

עיצוב והפקה: פרסומי ישראל

בהוצאת מכון התורה והארץ
שבי- דרום )כפר דרום תובב”א(

טל’ 08-6847325, פקס’ 08-6847055
www.toraland.org.il :אינטרנט

machon@toraland.org.il דוא”ל



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

3

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| הקדמה |

					           אלול תשע”ו    בס"ד 

למתמודדי חידון הארץ ומצוותיה,

זכה דורנו לשוב לארץ קדשנו ותפארתנו, לאכול מפריה ולשבוע 
מטובה. במשך דורות חלמו יהודים על אפשרות זאת, והנה אנחנו 
מלבד  אולם,  ישראל.  ארץ  של  הטובים  מפירותיה  ליהנות  זוכים 
כיצד  את  לראות  גם  זוכים  ב”ה  אנו  שבארץ,  המיוחדים  הפירות 
ומעשיים  הלכתיים  רבים  ומושגים  בארץ,  התפתחה  החקלאות 
הכרת  מתוך  לפנינו  מתבארים  קודמות  בתקופות  הובנו  שלא 
גבולות הארץ שהיה מקצוע עלום  כן  המציאות החקלאית, כמו 

במשניות הולך וקורם עור וגידים. 

“מכון התורה והארץ” רואה לעצמו משימה להגביר את העיסוק 
במצוות התלויות בארץ, הן מבחינה ההלכה והן מבחינת המציאות. 
על כן יזם המכון בשנה שעברה את חידון הארץ הטובה על סדר 
זרעים, להגדיל תורה ולהאדירה, להבין את המשניות ומושגיהן, 

וברוך ה’ החידון נהפך למסורת ואנו ממשיכים בו גם בשנה זו. 

ישראליים  ארץ  מושגים  ביאורי  הלומד  לפני  נותנת  זאת  חוברת 
מתוך המשנה. יהגו הלומדים בחוברת ייקחו ממנה דעת ותבונה 

ויוסיפו להגדיל תורה ולהאדירה. 

בברכת התורה והארץ
יהודה הלוי עמיחי
מכון התורה והארץ 



4

| תקנון החידון |

רשאים להשתתף בחידון: 
כל אדם מגיל 18 ומעלה, פרט למפורטים בהמשך.

אינם רשאים להשתתף בחידון: 
עובדי מכון התורה והארץ ובני משפחותיהם, לרבות ספקים ונותני שירות חיצוניים הנמצאים 
בקשר עם מכון התורה והארץ החל בשנת 2016. )בני משפחה לסעיף זה: בני/ות זוג, ילדים ובני/

ות זוגם/ן, הורים, מחותנים, אחים/ות, גיסים/ות(.

המתמודדים  לא  אך  תשע”ו,  בשנת  והשני  הראשון  בשלבים  המתמודדים  להשתתף  רשאים 
שעלו לשלב הסופי.

הרשמה: ההרשמה תתקיים עד חג הסוכות תשע”ז. יש להירשם דרך אתר מכון התורה והארץ 
www.toraland.org.il  או בטלפון 08-6847325. לא תתאפשר הרשמה מאוחרת.

הגינות ושקיפות: 
המשתתפים מתחייבים לנהוג בהגינות ובשקיפות ולהיבחן על סמך הידע האישי שלהם בלבד, 
מועמדים  לפסול  רשאי  והארץ  התורה  מכון  אחרים.  אנשים  של  סיוע  ובלא  עזר  חומרי  בלא 

ומשתתפים שלא ינהגו בהגינות או יפרו את כללי התקנון.

יובהר כי מכון התורה והארץ הוא היחיד שיש לו הסמכות לשפוט בכל  סמכות השיפוט: 
המכון  סמכות  את  עצמם  על  מקבלים  החידון  משתתפי  בו.  ולזוכים  לחידון  הקשורה  סוגיה 

ומתחייבים שלא לערער על החלטת הוועדה הממיינת והשופטים.

חומרי הלימוד:
• בשלב המיון הראשון: חומרי הלימוד הם משניות מסכת מעשר שני ומסכת חלה, עם פירוש 	

קהתי, וכן חוברת מושגים ארץ-ישראליים הלקוחים מתוך סדר זרעים.

• בשלב המיון השני: היקף המשניות הנדרשות יעלה ויכלול גם את מסכתות כלאים, מעשרות 	
וערלה, עם פירוש ‘קהתי’, בנוסף למסכתות מעשר שני וחלה ולמושגים הנלווים.

• ואת 	 ‘קהתי’,  פירוש  עם  ברכות(  מסכת  )למעט  זרעים  סדר  כל  את  יכלול  הפומבי  החידון 
המושגים הנלווים מהשלבים הקודמים. 



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

5

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

מבחני המיון: 
 ייערכו באמצעיתו של חודש חשוון )שלב א’( ובתחילת חודש טבת )שלב ב’(. תאריך מדויק ומקום 

יימסרו למשתתפים.
חידון לנשים יהיה בשילוב ערב נשים, החידון מותנה במספר הנרשמות.

שלבי החידון הפומבי:

מבחן קדם-פומבי:
• ביום החידון בשעות הבוקר יתקיים מבחן בכתב שיקיף את החומר הנדרש לחידון הפומבי.	
• כל המתמודדים שייבחנו במבחן הקדם-פומבי יעלו לשלב הפומבי.	

חידון 'הארץ ומצוותיה' הפומבי:
• הניקוד מן המבחן הקדם-פומבי יעמוד לזכות הנבחנים בשלב הפומבי.	
• בחידון יהיו ארבעה מחזורי שאלות.	
• בסיומו של החידון יוכתרו זוכה וסגן.	

פרסים:
• עשרת המצטיינים במבחן המיון הראשון יזכו למלגה על סך 500 ₪.	
• שנים עשר המצטיינים במבחן המיון השני יזכו במלגה על סך 1000 ₪ ויעפילו לשלב הפומבי 	

של חידון הארץ ומצוותיה.
• הפרס הראשון בחידון הפומבי: מלגה על סך 10,000 ₪.	

        הפרס השני בחידון הפומבי: חופשה זוגית במלון כינר. 

חריגות מן התקנון: 
הנהלת החידון מוסמכת לאשר בעת הצורך חריגות מן ההנחיות שבתקנון זה.



6

מושגים 



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

7

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

מושגים 



8



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

9

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| אימהות של בצלים |
“האימהות של בצלים חייבות בפאה ור’ יוסי פוטר” )פאה ג, ד(

הבצלים חייבים בפאה הואיל והם עונים על כל תנאי החיוב בפאה, שנמנו במשנה במסכת פאה א, 
ד, בניגוד למיני ירק אחרים שאין אפשרות לאחסנם לאורך זמן ולכן הם פטורים מפאה. משנתנו דנה 

במקרה של ‘אימהות של בצלים’. 

מחלוקת רב ושמואל

בירושלמי מובאת מחלוקת בין רב לשמואל בהסבר מה הן “אימהות של בצלים”: “רב אמר פורגדה 
ושמואל אמר צומחתה”. ‘פני משה’ במקום מסביר שמדובר בבצלים גדולים שמניחים אותם לגדל 
זרע. לדבריו, רב ושמואל אינם חולקים בהסבר המונח ושניהם מתכוונים לאותו דבר, אלא שהם 

נוקטים כל אחד כינוי אחר. 

היא  ש’צומחתה’  הרי  לזרע,  המושארים  הבצלים  אכן  הם  ‘פורגדה’  בעוד  כי  מסביר  הר”ש  אולם 
“כשעוקרים הבצלים נשאר מן הנשרשין לארץ ועימהן מן הבצל וחוזר וצומח”.

וריבוי  לפי זה נראה כי המחלוקת בין רב ושמואל היא בשתי דרכי הריבוי של צמחים, ריבוי מיני 
וגטטיבי, ושתי הדרכים קיימות בבצל. 

רבייה מינית ורבייה וגטטיבית
רבייה  ואילו  הנקבה,  תאי  את  זכר  תאי  של  הפריה  באמצעות  הנעשית  רבייה  היא  מינית  רבייה 
תאים  של  שכפול  באמצעות  הצמח  של  העתק  יצירת  היא  אל-זוויגית(  או  )אל-מינית  וגטטיבית 

אחרים בצמח שאינם תאי מין. 

ריבוי הבצל
“שום”  הבוטני  הסוג  בן  והוא   )ALLIUM CEPA( נבוב  שום  הוא  הגינה  בצל  של  המדעי  שמו 
שבמשפחת השושניים )LILIACEAE( סוג שגם שום הגינה שייך אליו. בבצל מצויות שתי צורות 
ועלים,  )הבצל(  קרקעי  תת  אגירה  איבר  מייצר  הוא  הראשונה  בשנה  הבצל  זריעת  לאחר  הריבוי. 
בשנה השנייה הוא מגדל עמוד פריחה. לאחר הפריית הפרחים נוצרים זרעים שחורים קטנים בתוך 
הֶלקט, שאותם ניתן לזרוע אחר כך מחדש. מכיוון שייצור הזרעים דורש שימוש בחומרי התשמורת 
שבבצל, הרי שבמקרה שהחקלאי מעוניין בבצל ולא בייצור הזרעים הוא לא יניח לצמח לגדל עמוד 

פריחה שיוריד מאוד את איכות הבצל.



10

כתיבה: 
הרב יואל יעקובי

במקביל הבצל גם מסוגל להתרבות ברבייה וגטטיבית. אף על פי שבדרך כלל החקלאים אינם 
מניחים לבצלים להגיע למצב כזה, הרי שבכל זאת לא נדיר להיתקל בבצל שמתחלק לשני חלקים 
או יותר. בשדה יכול להיווצר גוש של בצלצלים, ואם החקלאי מעוניין הוא יכול לעקור רק חלק 
זה אינו מקובל בחקלאות המודרנית,  מהגוש ולהשאיר חלק מהבצלצלים לגדול באדמה. דבר 
ובדרך כלל מקובל לגדל את הבצל מזרעים. לצורך ייצור הזרעים מגדלים כיום מלכתחילה שדה 

שמטרתו היא זרעים ולא בצל. 

הסבר המציאות במשנה
לפי דעת רב, תנא קמא סובר שאימהות של בצלים הם בצלים שהושארו לצורך גידול זרעים, 
בצלים כאלה ראויים לאכילה רק בשעת הדחק, ולכן ר’ יוסי פוטר אותם מפאה, ואילו תנא קמא 
מחייב בפאה. אולם לפי שמואל בצלים שהושארו לזרע פגומים, ולכן הם פטורים אף לדעת תנא 
קמא. ותנא קמא מחייב בפאה דווקא בצלים שצמחו בגוש, חלקם נעקרו מהגוש התת קרקעי 
שלהם, והשאר נותר באדמה. בצלים אלה ראויים בהחלט לאכילה, ולכן תנא קמא מחייב בפאה. 

אימהות של בצלים



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

11

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| בנות שקמה | 
והגופנין  התמרה  ונובלות  שקמה  ובנות  שוח  ובנות  והעוזרדין  והרימין  השיתין  שבדמאי  "הקלין 
משל  חוץ  פטורין  השיתין  כל  אומר  יהודה  רבי  והכסבר  שביהודה  והחומץ  האוג  וביהודה  והנצפה 

דופרה כל הרימין פטורין חוץ מרימי שקמונה כל בנות שקמה פטורות חוץ מן המוסטפות" 

)דמאי א, א(

הקלין שבדמאי או הקלין שבטבל?

המשנה פותחת ברשימת “הקלין שבדמאי”. על פניו מדובר בפירות הפטורים מחובת הפרשה של 
דמאי, בגלל שמדובר בדמאי שהוא בעצם ספק.

זו  יוחנן סובר שהנכללים ברשימה  יוחנן ור’ שמעון בן לקיש. ר’  אולם בירושלמי נחלקו על כך ר’ 
פטורים גם מטבל ודאי, כשידוע בוודאות שלא הופרשו מהפירות תרומות ומעשרות כלל. הסיבה 
הנושא  הוא  שדמאי  מסכת  פותחת  זו  שמשנה  בגלל  היא  שבדמאי”  “הקלין  הוא  המשנה  שנוסח 
סובר  לקיש  בן  שמעון  ר’  לעומתו,  ודאי.  טבל  על  ולא  דמאי  על  דווקא  שמדובר  בגלל  ולא  שלה, 
שהפטור הוא רק בדמאי, אולם במקרה של טבל ודאי גם הנכללים ברשימה זו יתחייבו בתרומות 

ובמעשרות.

הגר”א ב’שנות אליהו’ )הביאור הארוך( מסביר בירושלמי שההבדל בין ר’ יוחנן לר’ שמעון בן לקיש 
גדלים  אלו  שפירות  סובר  יוחנן  ר’  שבדמאי.  הקלין  של  הפטור  טעם  את  השונה  מהבנתם  נובע 
ולכן הם  ידי בעליהם שבעצם מפקירים אותם מלכתחילה,  אינם נשמרים על  או לפחות  כהפקר, 
פטורים מתרומות ומעשרות כדין הפקר שפטור מחובת הפרשה. הדבר נכון גם לגבי פירות שידוע 
חייבים בתרומות  כלל אינם  פירות הפקר  ומעשרות, שהרי  בוודאות שלא הופרשו מהם תרומות 

ומעשרות.

לעומתו, ר’ שמעון בן לקיש סובר שטעם הפטור הוא העובדה שמדובר בפירות נחותים, בעלי ערך 
כספי נמוך. גם אנשים שבדרך כלל אינם מקיימים את חובת ההפרשה בשלמותה, חוסכים ואינם 
מפרישים מעשרות ותרומת מעשר, הרי שמכיוון שמדובר בפירות זולים, לא אכפת לבעליהם לקיים 
בהם את מצוות ההפרשה בשלמותה. לשיטת ר’ שמעון בן לקיש, כשידוע שלא הופרשו מפירות 
אלו תרומות ומעשרות יש חובה להפריש מהם, וכל החידוש הוא רק במקרה של ספק אם הפרישו 

בצורה מלאה, שאז נאמר שבגלל ערכם הדל יש להניח שהפרישו.



12

בנות שקמה – “תאנים מדבריים”

המוכר  השקמה  עץ  עם  בוודאות  מזוהה  השקמה 
פיקוס  לסוג  שייך  זה  אילן  מין  השקמה(.  )פיקוס  לנו 
בו  מינים,  כאלף  בו  שכלולים  התותיים(  )ממשפחת 
את  לתאר  מרבים  הפרשנים  ואכן,  התאנה.  גם  חברה 
מדבריים”,  “תאנים  למשל:  תאנה,  של  כמין  השקמה 
גדלה  אינה  השקמה  למשנה.  בפירושו  הרמב”ם  כלשון 
בר בארץ, אך היא הובאה כבר לפני אלפי שנים לאזור, 
בתחילה למצרים ומשם לאזורים החמים בארץ ישראל 

ולמספר מקומות נוספים באזור.

בארץ  גודלה  היא  אכילים,  השקמה  שפירות  פי  על  אף 
לצורך תעשיית העץ. לאחר שענפיה נקצצו פעם אחת 
)וחדלו להיות “בתולת השקמה”=שקמה שלא נקצצה מעולם(, הם צימחו בפעם הבאה קורות 
נוצר  פירותיו,  בשל  לא  אך  ידו,  על  ונשמר  לאדם  חשוב  שהיה  בעץ  שמדובר  מכיוון  ישרות. 
לפירותיו מעמד כזה המאפשר את מחלוקת ר’ יוחנן ור’ שמעון בן לקיש, כלומר: הוא אינו עץ בר 

מחד גיסא, אך מאידך גיסא הערך של פירותיו נמוך. 

הסיטוף – ביקוע התאנים לצורך הבשלתם

“חוץ מן המוסטפות” – הפועל סט”ף מפורש על ידי פרשני המשנה כביקוע, וזו משמעות המילה 
שומעים  אנו  ועליה  בתאנה,  קרוב,  במין  הנעשית  דומה,  פעולה  מזכירה  זו  פעולה  בארמית. 
גם אחד ההסברים  וניקובן. ביקוע פגות השקמה הוא  )ב, ה(: סיכת התאנים  במסכת שביעית 
למעשיו של הנביא עמוס שהיה “בולס שקמים” )עמוס ז, יד, על פי תרגום השבעים והגאונים(. 
)אתילן(, המחיש  גז אתן  ימים אחדים לפני ההבשלה מגרה את העץ להפריש  פציעת הפגות 
את תהליך ההבשלה )ראה בערך “סיכה”(. מהירות ההבשלה מונעת גם התפתחות של צרעות 
וזחלים המאפיינת את מחזור החיים של הפגות. מציאות זו יוצרת פרי בעל ערך כלכלי רב יותר 

מאשר ללא הסיטוף, ולכן ר’ יהודה סובר שרק בנות שקמה לא מוסטפות פטורות מן הדמאי.

למאכל.  טובות  פגות  להוצאת  מועיל  השקמה  סיטוף/ביקוע  כי  סבור  גליל  יעקב  הבוטנאי 
השקמה, שמוצאה בטבע במזרח אפריקה, מבשילה את פגותיה באמצעות סימביוזה )מערכת 
יחסי גומלין( שהיא מקיימת עם צרעה מסוימת שמטילה את ביציה בתוך פגת השקמה. הצרעה 
זרעיה  את  להבשיל  לה  מסייעת  ואף  לפגה  מזיקה  אינה  אך  צאצאיה,  עבור  חם  לבית  זוכה 
)הצרעות הצעירות עוזבות את הפגה בשלב מסוים(. אולם כאשר הובאה השקמה לפני אלפי 
מכיוון  המאביקה.  הצרעה  אתה  הגיעה  לא  הטבעי,  גידולה  ממקום  מרוחקים  למקומות  שנים 
שכך, היא איננה מייצרת פגות ראויות מספיק לאכילה )לפחות באותו זן של שקמה שהיה בארץ 
בימי המקרא וחז”ל(. פעולת הסיטוף נועדה ליצור מה שנקרא במינוח המדעי “פרתנוקרפיה”, 
כלומר יצירת פירות שאינם משמשים לריבוי. הריבמ”ץ והר”ש אומרים שבנות שקמה מוסטפות 
הן פגות שקמה בשלות שנתבקעו מאליהן, ולא באופן יזום על ידי האדם. ייתכן שהייחוד בפגות 
יהודה מוציא אותן מרשימת הקלין שבדמאי, הוא העובדה שהגיעו לבשלות  ר’  אלו, שבגללו 

מבלי שהתמלאו בצרעות, כפי שקורה פעמים רבות בפגות שקמה בשלות.

כתיבה: הרב יואל יעקובי



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

13

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| הגבול הדרומי של עולי מצרים |
וכל  נעבד  ולא  נאכל  לא  כזיב  ועד  ישראל  מארץ  בבל  עולי  שהחזיקו  כל  לשביעית  ארצות  "שלש 
שהחזיקו עולי מצרים מכזיב ועד הנהר ועד אמנה נאכל אבל לא נעבד מן הנהר ומאמנה ולפנים נאכל 
							                        )שביעית ו, א(      ונעבד."      

וכפי  הארץ,  של  גבולותיה  שאלת  היא  בארץ  התלויות  למצוות  ביחס  המרכזיות  השאלות  אחת 
שלמדו חז”ל מהפסוק “וכי תבואו אל הארץ”, חיוב המצוות התלויות בארץ הוא רק לאחר כיבוש 

הארץ וחלוקתה, חיוב מצוות אלו תלוי בביאת ישראל לארץ.

אזכורי הגבולות

ישנם מספר אזכורים בתורה לגבי גבולות הארץ, האחד הוא בספר בראשית, בברית בין הבתרים: 
“ביום ההוא כרת ה’ את אברם ברית לאמר לזרעך נתתי את הארץ הזאת מנהר מצרים עד הנהר הגדל 

נהר פרת”, בהמשך הפסוקים מפורטים העמים שאותם יירש עם ישראל. 

האזכור המפורט יותר הוא בפרשת מסעי: “והיה לכם פאת נגב ממדבר צין על ידי אדום והיה לכם 
גבול נגב מקצה ים המלח קדמה. ונסב לכם הגבול מנגב למעלה עקרבים ועבר צינה והיו תוצאתיו 
מנגב לקדש ברנע ויצא חצר אדר ועבר עצמנה. ונסב הגבול מעצמון נחלה מצרים והיו תוצאתיו 
הימה”. אם כן, הגבול הדרומי עבר מים המלח מערבה לכיוון נחל מצרים, וסיומו של נחל מצרים 

הוא הים התיכון.

בביאור ההבדל בין הגבולות השונים כתב הכפתור ופרח: “הרי שקדושת הארץ ומעלתה היא משעת 
נתינתה אל האבות הקדושים לא משעת הכבוש לחוד... האמנם חיוב מתנותיה הוא משעת כבוש 
לבד, ולזה היה ריב בין רועי לוט ואברהם שהיו אומרים נתנה הארץ לאברהם ואין לו יורש אלא לוט 
ואין זה גזל, והכתוב אומר והכנעני אז בארץ, לא זכה בה אברהם עדין, אבל למצות שאינם תלויות 

בארץ גופה כתנובת השדה יש לה קדושה מאז”.

נחל מצרים

הן בספר בראשית והן בספר במדבר מוזכר נחל מצרים כגבולה הדרומי של ארץ ישראל.
בשאלת זיהויו של נחל מצרים יש כמה שיטות; יש הסוברים כי נחל מצרים הוא הנילוס, כפי שמובא 
בתרגום ירושלמי בפרשת מסעי: “ויקיף תחומא מן קסם לנילוס מצרים ויהון מפקנוי מן מערבא”, 
וכן ביארו פרשנים נוספים את דברי ה’ ליהושע “זאת הארץ הנשארת... מן השיחור אשר על פני 
מצרים”, שהשיחור הוא הנילוס. יש המבארים שמדובר בפלג המזרחי של הנילוס, שנקרא “פלוסיון”, 
מלשון שער וכניסה למצרים. חלק זה יבש במשך השנים, ובהמשך נחפרה במקום זה תעלת סואץ, 

המקשרת בין הים התיכון לים סוף.



14

קיימות שתי שיטות נוספות בנוגע לזיהויו של נחל מצרים. לדעת הרס”ג בתרגומו ל”נחל מצרים” 
המובא בפרשת מסעי, נחל מצרים הוא נחל אל עריש – נחל אכזב העובר מדרום לעיר אל עריש. 
בעקבותיו של הרס”ג כתבו גכן גם ה”כפתור ופרח” והרדב”ז, וכך כתבו למעשה רבים מחוקרי 
זמננו, וביניהם רבי יהוסף שוורץ, בעל “תבואות הארץ”, מחשובי החוקרים של ארץ ישראל; רבי 

יצחק גולדהאר בספרו “אדמת קודש” והרב שאול ישראלי.

דעה נוספת היא של רבי שלמה מחלמא בספרו “חוג הארץ”. הוא סובר שנחל מצרים הוא צפוני 
יותר, ומדובר בנחל הבשור.

מעלה עקרבים
כאמור בפרשת מסעי, קצהו המזרחי של הגבול הדרומי מתחיל בים המלח, ומשם הוא מתחבר 
לנחל מצרים. מיקומו של ים המלח עבר במסורת מדור לדור, כך שאין ספק בזיהויו והוא אינו 
נתון במחלוקת. אמנם בשל ירידתו של מפלס ים המלח במשך השנים עקב התייבשותו החלקית, 
ברור,  אינו  בזמן הכניסה לארץ  ים המלח  מיקומה המדויק של הנקודה הדרומית מזרחית של 

ולדעת חלק מן המפרשים יש לכך השלכה מסוימת על אזורים מסוימים בדרום ים המלח.

אולם, המקום הנקרא בתורה “מעלה עקרבים”, נחלקו הפרשנים בזיהויו. לדעת “תבואות הארץ” 
וה”אדמת קודש”, זיהויו של מעלה עקרבים הוא כפי השם הערבי של המקום, והוא אותו מקום 
הקרוי כיום מעלה עקרבים, אלא שלדעת “תבואות הארץ”, גבול עולי מצרים פונה בזווית חדה 
מים המלח לכיוון מעלה עקרבים, ומשם הוא ממשיך לנחל צין ועובר לנחל הלבן, ומשם הוא 

מתחבר לוואדי אל עריש.

לעומת זאת, לדעת ה”אדמת קודש”, הגבול אינו פונה בזווית חדה ישירות מים המלח למעלה 
עקרבים, אלא הוא ממשיך בקו כמעט ישר מים המלח דרומה לכיוון קדש, שהיא “רקם”, ורק 
משם הוא פונה בזווית חדה לכיוון צפון מערב, אל עבר מעלה עקרבים. משם הוא פונה בחזרה 

לכיוון חצר אדר ועצמון, ומשם ממשיך לוואדי אל עריש.

“עיר הקודש והמקדש” מעלה עקרבים  יחיאל מיכל טיקוצינסקי בספרו  לעומתם, לדעת הרב 
היום. לדעתו, בהסתמך על תרגומו של הרס”ג לתורה, מעלה  כן  אינו המקום הקרוי  שבתורה 
המלח  לים  מדרום  ותחילתו  “עקבה”,  הקרוי  גדול  מישורי  שטח  הוא  בתורה  שמצוין  עקרבים 
וסיומו בחוף ים סוף, כמפורש בתורה שמעלה עקרבים הוא “על יד ארץ אדום”, שהוא אזור העיר 

אילת והעיר עקבה בימינו.

גבול דרום מתוך 
אתר מפות 

ארץ הקודש 
 Holy Land(

Maps( של בית 
הספרים הלאומי 

האניברסיטאי, 
מפתו של  ר’ 

יצחק גודלהאר



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

15

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| גפן הנטועה בנקע |
"גפן שהיא נטועה בגת או בנקע נותנין לה עבודתה וזורע את המותר. ר’ יוסי אומר: אם אין שם ארבע 

אמות לא יביא זרע לשם." )כלאים ה, ד(

המשנה עוסקת במקרה בו אדם נטע גפן בתוך שקע באדמה – האם מותר בכלל לזרוע זרעים אחרים 
את  נרחיק  אם  גם  קטן,  שטח  בעל  הקרקע  מפני  שונה  במפלס  שמדובר  שמכיוון  או  זה,  בשקע 
הזריעה מהגפן כנדרש ייראה הדבר כאילו הכול נטוע בערבוביה. לדעת תנא קמא, העובדה שהגפן 
נטועה במפלס שונה אינה משנה, וגם כאן מותר, אחרי הרחקה כנדרש, לזרוע זרעים אחרים. אולם 
ר’ יוסי סובר שדווקא אם הנקע גדול מספיק, לפחות ארבע אמות, אפשר לזרוע )אחרי הרחקה של 
שישה/שלושה טפחים( זרע אחר, אך אם הנקע אינו גדול מספיק הכול יראה כזרוע בערבוביה עם 

הגפן ולכן אסור לזרוע. 

הכרם החצוב בממצא הארכיאולוגי
במהלך ביצוע הסקר הארכיאולוגי של הר מנשה תיאר פרופ’ אדם זרטל מציאתם של ריכוזי פירים 
עירון  לנחל  )עד  השומרון  צפון  באזור  מקומות  וכמה  בכמה  שנתגלו  בסלע,  החצובים  רבועים 
בצפון(, המכסים שטחים בני עשרות אלפי דונמים. בעבר חשבו כי פירים אלו הם מתקופת הברונזה 
הביניימית )שקדמה לתקופת האבות(, אולם רעיון זה, כמו רעיונות אחרים, נפסל. זרטל מציע כי 
חקלאי  לעיבוד  ראויים  שאינם  סלעיים  מקומות  גם  שלפיה  לזמנה,  חדשנית  בשיטה  כאן  מדובר 
מעורבת  פורייה  קרקע  הוכנסה  שנחצבו  לבורות  נמרצות.  חציבה  פעולות  בעקבות  לכאלה  הפכו 
בזבל. חציבות אלו נלוו לשקעים טבעיים שהיו בקרקע ושלא נוצרו בידי אדם. נמצאו גם ספלולים 

לנעיצת התומכות )‘אפיפירות’( להדליית הגפן, תעלות להשקיה וכמובן – גתות.

אף על פי שהפירים לא נחפרו בחפירה ארכיאולוגית מסודרת שהייתה מאפשרת תיארוך  הממצא 
על סמך חרסים, הרי שמספר גורמים גרמו לזרטל לתארך זאת לימי המשנה והתלמוד. אחד הגורמים 
הוא העובדה שבתקופה זו הפעילות החקלאית בארץ הגיעה לשיא, ונוצר צורך דחוף בשטחי קרקע 
טרסות,  באמצעות  יהושע  התנחלות  מתקופת  החל  עובדו  יותר  מתונות  גבעות  מורדות  נוספים. 
אולם ראשי הגבעות החשופות והמורדות התלולים לא עובדו ושיטה זו סייעה לנצל גם שטחים 

אלו, הנמצאים באזורים בעלי תנאים מעולים לגידול גפן.

כתיבה: הרב יואל יעקובי
להרחבה ראה פרופ’ אדם זרטל, “הכרם החצוב – שיטה חקלאית בלתי ידועה מהתקופה הרומית 

ביזנטית בשומרון”, בתוך: מחקרי יהודה ושומרון ח )תשנ”ח(.



16

גפן הנטועה בנקע. פרופ’ אדם זרטל, אתר דעת



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

17

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| דגן |
"החטים והזונין אינן כלאים זה בזה השעורים ושבולת שועל הכוסמין והשיפון הפול והספיר הפורקדן 

והטופח ופול הלבן והשעועים אינם כלאים זה בזה." )כלאים א, א(

חמשה דברים חייבים בחלה החטים והשעורים והכוסמין ושבולת שועל ושיפון הרי אלו חייבין בחלה 
ומצטרפין זה עם זה ואסורין בחדש מלפני הפסח ומלקצור מלפני העומר ואם השרישו קודם לעומר 

העומר מתירן ואם לאו אסורין עד שיבא העומר הבא. )חלה א, א(

כללי
במשפחת הדגניים נכללים גידולי המזון החשובים ביותר לאדם ולבעלי החיים, כגון: חיטה, תירס, 

אורז, דורה, ועוד. במשפחה זו יש עשבים חד-שנתיים או רב-שנתיים, אך אין עצים.

משפחת הדגניים כוללת כ- 700 סוגים, ו – 10,000 מינים, בארץ ישנם כ - 200 מינים. 

ושיבולת  כוסמת,  שיפון,  שעורה,  חיטה,  שהם:  זו  משפחה  מתוך  מינים  חמישה  מוזכרים  בהלכה 
שועל, שמוגדרים כ’חמשת מיני דגן’ ששונים בהגדרתם ההלכתית משאר המינים של משפחה זו. 
התייחסות זו היא אינה בהכרח בוטנית אלא קשורה ככל הנראה להרכב הכימי ואולי הפיזיקלי של 

הקמח המופק מהם והתאמתו להכנת עיסה ואפיית לחם.

מבין חמשת מיני הדגן רק החיטה והשעורה מוזכרים פעמים רבות במקרא ונראה שגידולם שלט 
בכיפה. השעורה מוזכרת 32 פעמים והחיטה 34 פעמים. ב – 10 מקרים שני מינים אלו מוזכרים יחד, 
שני מינים אלו אף הוגדרו כחלק משבעת המינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל. הכוסמת הוזכרה 

פעמים בודדות, ואילו השיפון ושיבולת השועל לא הוזכרו כלל במקרא.

הכנת הדגן לאכילה
ישנם מיני תבואה שגרעיניהם מכוסים בקליפות כגון חמשת מיני דגן, אורז ועוד, שכל גרגיר מכוסה 
בקליפה בפני עצמו ועל מנת להתקין אותם לאכילה יש לבצע בהם מספר פעולות כגון דישה וזרייה 
וישנם מינים בהם הגרגירים מכוסים בעטיפה אחת שעוטפת את  בין הקליפה לזרע.  שמפרידות 

כולם כגון תירס, ובמקרים אלו אין צורך בהכנות מקדימות לשימוש בו. 

הפעולה אותה עושים לתבואה לאחר דישתה וזרייתה היא ‘דיגון’, פעולה זו היא שם הפועל של 
‘דגן’, והיא יצירת ערימה )כרי( מהתבואה.



18

דונג  הבשלת  חלב,  הבשלת  חלקים:  לשלושה  מתחלקת  הגרעין  הבשלת  הדגן,  מיני  ברוב 
זו  זו משתנה, לשלבים השונים של הבשלה  והבשלה מלאה, בכל מין משך הזמן של הבשלה 
ישנן משמעויות הלכתיות שונות, כגון הבאת שליש, דינם בתרומות ומעשרות, חמץ, זמן קצירת 

הצמח, ועוד.

הגדרת מין כאחד מחמשת מיני דגן
ואף עוברים על איסור  דגן,  ידי חובת מצה בפסח רק באכילת אחד מחמשת מיני  ניתן לצאת 
חמץ רק על חמשת מינים אלו. הקריטריון על פיו קבעו חז”ל דווקא את מינים אלו הוא יכולתם 
להחמיץ “בדקו ומצאו שאין לך בא לידי מצה וחמץ אלא חמשת המינים בלבד, ושאר כל המינין 
מינים  מעשי  באופן  להגדיר  ניתן  כיצד  ונחלקו  סירחון”.  לידי  אלא  וחמץ  מצה  לידי  באין  אינן 
נוספים השייכים מבחינה בוטנית למשפחת הדגניים, האם הם נחשבים גם כן למין ‘דגן הלכתי’, 
כגון ‘קרמית’ אורז ודוחן, על ידי השאלה האם הם מחמיצים, או שמא זו פעולה שמוגדרת ‘סרחון’. 

קריטריון נוסף שהובא בראשונים הוא צורת הגרעין, שהוא מאורך ומחויץ )מלשון מחיצה(.

חלה
הוא  האחד  חלה,  הפרשת  בחיוב  העוסקים  סמוכים  פסוקים  שני  שישנם  הובא  בירושלמי 
‘והיה באכלכם מלחם הארץ’, ומתוך כך שהתורה כתבה ‘מלחם’ משמע שהתורה מיעטה חלק 
החייבים  נוספים  מינים  שיש  ממנו  ללמוד  שניתן  עריסותיכם”  “ראשית  הוא:  השני  מהמינים, 
בחלה, מתוך מיעוט וריבוי זה למדו חז”ל שחיטה ושעורה מחויבים מכיוון שהם מוגדרים כלחם 
הארץ, שהם מהמינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, והם ממעטים את שאר המינים, אך מתוך 
כך שהתורה ריבתה בפסוק הבא, למדו חז”ל שהמינים הדומים לחיטה ושעורה, דהיינו כוסמת, 
שיפון ושיבולת שועל, גם כן חייבים. לימוד נוסף שלמדו חז”ל הוא מאיסור חמץ, שבדקו שרק 
הנעשית  מעיסה  דווקא  הוא  חלה  שחיוב  פסקו  ולכן  אחרים.  מינים  ולא  מחמיצים  אלו  מינים 

מחמשת מינים אלו.

כלאים
אסור מהתורה לזרוע או לקיים מינים חד שנתיים בכרם, הפוסקים דנו בשאלה אלו מינים נכללו 

תחת איסור זה, אך לכל הדעות איסורם של חמשת מיני דגן בכרם הוא מהתורה.

תרומות ומעשרות
יש חובה מהתורה לפני שמשתמשים ביבול להפריש ממנו עבור הכהנים, כפי שנאמר: “כל חלב 
יצהר וכל חלב תירוש ודגן ראשיתם אשר יתנו לה’ לך נתתים.” מפסוק זה נלמד שחובת הפרשת 
תרומות ומעשרות ממיני דגן, תירוש ויצהר היא מן התורה, הראשונים נחלקו לגבי שאר המינים, 

האם חיוב הפרשתם הוא מהתורה או מדרבנן.

להרחבה ומקורות ראה אנציקלופדיה הלכתית חקלאית ערך ‘דגן’.



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

19

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| זית הנטופה |
"כל זית שיש לו שם בשדה אפילו כזית הנטופה בשעתו ושכחו אינו שכחה במה דברים אמורים בשמו 
ובמעשיו ובמקומו בשמו שהיה שפכוני או בישני במעשיו שהוא עושה הרבה במקומו שהוא עומד 
בצד הגת או בצד הפרצה ושאר כל הזיתים שנים שכחה ושלשה אינן שכחה רבי יוסי אומר אין שכחה 

לזיתים." 

"זית שנמצא עומד בין שלש שורות של שני מלבנים ושכחו אינו שכחה זית שיש בו סאתים ושכחו 
אינו שכחה במה דברים אמורים בזמן שלא התחיל בו אבל את התחיל בו אפילו כזית הנטופה בשעתו 

ושכחו יש לו שכחה כל זמן שיש לו תחתיו יש לו בראשו ר”מ אומר משתלך המחבא."
)פאה פרק ז משניות א-ב:(

מהי הנטופה?
מיוחד  מה  שכחה.  הלכות  לעניין  שונים  שדיניו  מיוחד,  כזית  הנטופה  זית  פעמיים  הוזכר  במשנה 

בזית זה?

הירושלמי מסביר בפשטות ש”נטופה – נוטף שמן”, כלומר מדובר על שם תואר לזית שהשמן נוטף 
ממנו.

הרמב”ם בפירושו על המשנה מסביר: “נטופה – שם מקום, והרבה שמייחסים מיני אילנות למקום 
מסויים”. במלאכת שלמה הזכיר שכך פירש גם הערוך, אלא שהבין ששם העיר הוא “טופה”, והנ’ 
היא תוספת. במשנה תורה )מתנות עניים ה כב-כג(, לעומת זאת, כותב הרמב”ם שאילן רגיל יש בו 
שכחה בתנאים מסוימים, בתנאי ש”אינו ידוע ומפורסם במקומו”. כדוגמה לאילן שהוא מפורסם 
במקומו מביא הרמב”ם את המקרים שבמשנה, כשאת זית הנטופה הוא משייך לאלו המפורסמים 
בשל שמם: “כגון זית הנטופה בין הזיתים, שהוא נוטף שמן הרבה”. כלומר, הרמב”ם חזר כאן לדברי 

הירושלמי.

נטופה, אולם  זן שמוצאו ממקום שנקרא  כי אכן מדובר כאן על  נראה  ייתכן שאין סתירה.  אולם 
ייחודו בכך שהיה נוטף שמן. הצירוף של שם המקום לתכונה הבוטנית של הצמח הוליד את הכינוי 
הנוטף’.  ‘זית  לו  לקרוא  יותר  נכון  היה  הבוטנית,  במשמעות  רק  היה  מדובר  אילו  שהרי  “נטופה”, 
בפירוש המשנה העדיף הרמב”ם כמפרש את הפירוש במשמעות של מקום, המתאים יותר מבחינה 
המשמעות  את  הרמב”ם  העדיף  לדורות,  הלכה  פוסק  הוא  שם  בחיבורו,  זאת  לעומת  לשונית. 

הבוטנית, הקיימת לדורות.



20

הגר”א בשנות אליהו על המשנה, וכן בביאוריו לירושלמי, הסביר שזית הנטופה יש בו מעלה ויש 
בו חיסרון. המעלה היא שיש בו שמן הרבה, אך יש בו גם חיסרון שהוא “נטופה”, כלומר השמן 
דברי  פי  שעל  נראה  תוצרת.  לאיבוד  הגורם  דבר  ממנו,  נוזל  והוא  היטב  בו  משתמר  אינו  הרב 
הגר”א הללו אפשר להסביר שאכן לזית הנטופה יש צד הפוטר משכחה ויש גם צד הפוך, המחייב 

בשכחה )ובכך הוא נחות משאר הזיתים המיוחדים שנזכרו במשנה(.

עקיבא לונדון מסביר כי זית הנטופה היה זית בעל יבול רב, כ-30 ק”ג לעץ, כמות המקבילה ליבול 
של זיתי בעל של ימינו, והרבה מעל הממוצע בזיתים רגילים של ימי המשנה. הזית היה רך ולכן 

נטף שמן עוד לפני עיבודו בבית הבד, דבר שיכול, כאמור, גם להוות חיסרון. 

נטופה  בית  נטופה השתמר בחורבת נאטף בקרבת עילבון, הסמוכה לבקעת  שמו של היישוב 
זן זה נתן את פירותיו באמצע  שבמרכז הגליל התחתון. המיקום הגיאוגרפי מאפשר לשער כי 
עונת המסיק, ולא היה לא מן המבכירים )המקדימים( ולא מן האפילים )מאחרים(. פליקס משער 
כי זן הנטופה גדל בבקעת בית נטופה, אך לונדון מסייג ואומר כי הואיל והבקעה מוצפת במים 
ניתן לגדל בבקעה עצמה עצי פרי, כי הדבר  בימות החורף, לעתים במשך שבועות מספר, לא 
הבקעה  מאזכורי  משתמע  )וכך  כיום  גם  בחמצן.  מחסור  עקב  העץ  שורשי  של  לריקבון  יגרום 
בחז”ל( גידלו בבקעה רק דגנים וקטניות חד-שנתיים, כשאדמתה הרוויה במים מאפשרת לגדל 
גידולי קיץ כאבטיחים ומלונים ללא השקיה. לדעת לונדון, זית הנטופה גדל על שיפולי הגבעות 

הנישאות של הגליל התחתון ולא בבקעת בית נטופה עצמה.

יש גם להבין מה כוונת המשנה ל’זית הנטופה בשעתו’. ר’ עובדיה מברטנורא מסביר כי הכוונה 
ובשעתו,  גדולה של שמן בכל שנה, הרי שהואיל  אינו מייצר כמות  זה  פי שזית  לכך שאף על 
גם  מיוחד  כזית  דינו  הנטופה”,  “זית  נקרא  הוא  שמן  של  גדולה  כמות  מייצר  כן  שהוא  בשעה 

בשנים שבהן לא ייצר הרבה שמן.

פירוש דומה מובא בשמו של הגר”ח קנייבסקי שליט”א )מסכת פאה עם פירושים(. הוא מסביר 
“בשעתו”(,  )וזו הכוונה  נגמרים  רק בשעה שפירותיו  ניכר  הזית  פי שייחודו של עץ  כי אף על 

כשבשאר השנה הוא נראה ככל עץ אחר, הרי שדינו כזית מיוחד.

היה  הנטופה  זית  לדבריו,  הירושלמי.  על  מתבסס  פירושו  סיריליאו.  ר”ש  מביא  מעניין  פירוש 
נחשב כזית מיוחד רק “בשעתו”, בשלב מסוים בהיסטוריה שבו היו הזיתים נדירים. היה זה לאחר 
כישלון מרד בר כוכבא, כשהחריב אדריינוס הרשע את הארץ ולא נותרו בה כמעט זיתים, וכל זית 
שנותר היה חשוב מאוד. אולם כיום, כשברוך ה’ הזיתים מצויים, כבר אין ייחוד יוצא דופן לזית 

הנטופה ודינו לעניין שכחה כדין זית רגיל.

כתיבה: הרב יואל יעקובי

מקור הערך:
והספרות  חז”ל  מקורות  לאור  והתלמוד  המשנה  בתקופת  במטע  חקלאיות  סוגיות  לונדון,  ע’ 
גן,  רמת  אילן,  בר  אוניברסיטת  לפילוסופיה,  דוקטור  התואר  קבלת  לשם  חיבור  הקלאסית, 

תשס”ט, עמ’ 76-77.



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

21

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| זריעה |
"כל מין זרעים אין זורעים בערוגה וכל מין ירקות זורעין בערוגה"  )כלאים ג, ב(

"מוכר לו פירות אפילו בשעת הזרע" )שביעית ה, ח(

הצמחת צמחים חדשים היא אחת הפעולות החשובות ביותר הנעשית באופן קבוע בעולם. האדם 
ייצור מזון, בתעשייה, לצורך שימור קרקע, לשמירה על איכות  משתמש בצמחים השונים לשם 
הסביבה ועוד. כדי לספק את הצרכים יש להצמיח בכל שנה מיליארדי צמחים. לשם כך האדם מייעד 

שטחים רבים ברחבי העולם. 

כדי שהזרעים ינבטו ויצמחו באופן מיטבי יש להכין את הקרקע כראוי. הכנת הקרקע כוללת כמה 
מרכיבים, ויישומם בשטח תלוי בגידול הקיים בקרקע, ובגידול שאותו מעוניינים לזרוע, ולכל גידול 
נעשית ההכנה המתאימה לו. הפעולות שנעשות הן: השמדת הגידול הקודם על ידי הפיכת הקרקע 

באמצעים שונים ובעומקים משתנים, חיטוי הקרקע )כימי או סולרי(, פיזור זבל אורגני.

זמנה של הזריעה
בלוח גזר )לוח שנמצא בחפירות העיר גזר בשנת 1908, ומיוחס ככל הנראה לתקופת דוד ושלמה. 
הלוח כתוב בכתב עברי קדום, והוא מתאר את חודשי השנה על פי המלאכות החקלאיות שנעשו 
ככל  ירחו לקש”. הכוונה  “רע  ובשנייה  ז”  ירחו  “ירחו אספ  באותו חודש( מובא בשורה הראשונה 
הנראה היא שלאחר עונת האסיף, מגיעה עונת הזריעה, ומדובר אפוא בזוג השני של חודשי השנה, 
חקלאיות,  עונות  לשש  מחולקת  שהשנה  מובא  ב,  קו,  מציעא  בבבא  בגמרא  וטבת.  כסלו  חודשי 
זמן הזריעה התחיל בתשרי או בחשוון, לפני הגשם הראשון שיורד בתחילת חשוון, זמן זה נקרא 

“רביעה”.

חז”ל הכירו בעובדה שלעתים ישנם פגעי מזג אוויר ומחלות שונות הפוגעות בצמחים, לכן המליצו 
לא לרכז את כל הזריעות לפעם אחת, אלא לפזר אותן לאורך זמן כדי שלפחות חלק מהיבול ישרוד. 

אופני הזריעה
בחז”ל מוזכרים שני אופני זריעה: האופן האחד הוא זריעה באמצעות כלי, על ידי שימוש ב”בורך 
נקב  בשוליו  ועושה  בו,  תקועה  שהמחרישה  ברך  כעין  עשוי  כפוף  חלול  “עץ  שהוא:  המחרישה” 



22

קטן כשיעור שיצא ממנו גרעין אחד... ומוליך המחרישה והגרעינים נופלים מעט מעט”. הייתה 
זו מחרשה ייעודית עם כלי מיוחד ששימש לזריעה, או שק זרעים מנוקב שהוצמד למחרשה. 

זריעה באמצעות כלים אלו נקראה בחז”ל: “מפולת שוורים”.

האופן השני הוא פיזור הזרעים באופן ידני, כפי שאנו למדים מהביטוי: “מפולת יד”, וכן “הזורע 
והרוח מסערתו... הזורע והרוח מסייעתו”.

כמות הזרעים שנצרכה לזריעה באמצעות כלי הייתה גבוהה באופן משמעותי מכמות הזרעים 
שנצרכה לזריעה באופן ידני. בזמן חז”ל היה צורך לנצל באופן המיטבי ביותר את שטחי המזרע 

השונים, יחד עם שמירה על איסור זריעת כלאיים.

חיפוי הזרעים
בארץ ישראל היה צורך לחפות את הזרעים בקרקע לאחר הזריעה, ואילו בבבל לא היה צורך בכך, 
והזרעים אינם מתכסים מאליהם, לעומת  יחסית קשה,  ישראל היא  זאת משום שקרקע ארץ 
בבל, שאדמתה רכה יותר ולכן לא היה צורך בפעולה מיוחדת לאחר הזריעה. וכן, ייתכן שבארץ 
נעשתה  הזריעה  בבבל  ואילו  ידני,  באופן  הזרעים  פיזור  באמצעות  נעשתה  הזריעה  ישראל 

באמצעות מכשירי זריעה.

בית המקדש
בבית המקדש הוקרבו קרבנות רבים מהצומח, כגון קרבן העומר ומנחות שונות. כדי שהתבואה 
המובאת לבית המקדש תהיה תבואה באיכות גבוהה דיה, שמבשילה מוקדם, יש להביאה רק 
משדה שממוקם לכיוון דרום ושנזרע אחת לשנתיים, ובשנה שהשדה אינו נזרע חורשים אותו. 

הזריעה הזו מתבצעת שבעים יום בלבד לפני חג הפסח.

כלאיים
איסור זריעת כלאיים קיים בשני מקרים, איסור כלאי זרעים שעיקרו הוא איסור זריעת שני מיני 
צמחים חד-שנתיים זה ליד זה ללא הרחקה מתאימה, ואיסור כלאי הכרם- זריעת צמחים חד-

שנתיים יחד עם זרע הגפן.

שמיטה
הזריעה היא אחת מארבע המלאכות שנאסרו בשמיטה במפורש בתורה, כפי שנאמר: “ובשנה 
זו:  מלאכה  של  כתולדות  שמוגדרות  מלאכות  ישנן  תזרע”.  לא  שדך  שבתון...  שבת  השביעית 
מלאכת  חכמים.  מדברי  אסורה  אך  מהתורה,  שמותרת  והשקיה  מהתורה,  האסורה  זמירה, 
הזריעה היא מלאכה שנעשית הן בשדה והן בכרם, והיא שם כולל למלאכות האחרות הנעשות 

אף הן בשדה ובכרם, שגם הן נאסרו בשמיטה.

זריעה באמצעות מכשירי זריעה בשמיטה
אחרוני זמננו דנו בשאלה כיצד להתייחס לזריעה שמתבצעת באמצעות כלי עבודה ולא בידיים. 
יש מי שסובר שמכיוון שלא מדובר בזריעה בידיים הדבר נחשב לשינוי באופי עשיית המלאכה, 
ואיסורה אם כן בשמיטה הוא מדרבנן בלבד, אולם יש מי שסובר שמכיוון שתוצאת המעשה היא 
בוודאות זריעה, אין משמעות לכך שהדבר נעשה באמצעות כלי, אלא יש להתייחס למעשהו 

כמעשה זריעה בידיים.

להרחבה ומקורות ראה אנציקלופדיה הלכתית חקלאית ערך ‘זריעה’.



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

23

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| מזיקי צמחים |
בתורה ובדברי חז”ל הוזכרו כמה בעלי חיים שגורמים נזק לגידולים חקלאיים. מטבע הדברים, 

כבר בימי חז”ל פיתחו החקלאים שיטות שונות להתמודדות עם מזיקי הצמחים השונים. 

החלוקה למחלות ומזיקים בחקלאות מקובלת כבר כמאתיים שנה. מחלות של צמחים נגרמות 
על ידי פטריות טפיליות, על ידי חיידקים ועל ידי וירוסים. כמזיקים נחשבים בעלי חיים )ובעיקר 
חרקים שונים( הגורמים נזק לצמחי תרבות או לבעלי חיים מבויתים. באופן כוללני ניתן לומר 
שהטיפול הבסיסי במחלות ובמזיקים הוא טיפול כימי הפוגע במחוללי המחלות או במזיקים 

ובמידה מצומצמת ככל האפשר בצמח או בבעל החיים המטופל.

את הפטריות הגורמות למחלות ניתן לחלק לסוגים אחדים: פטריות קרקע שנבגיהן )בדומה 
לנבוט  כדי  מתאימה  להזדמנות  וממתינים  בקרקע  ממושכת  תקופה  משתמרים  לזרעים( 
ולחדור לשורשי צמחים הראויים להם. פטריות אחרות יודעות לחדור לצמחים דרך הפיוניות 
שבעלים. )פתחים קטנים בעלים המיועדים לנשימה(. חיטוי קרקע באמצעים כימיים או על 
רק  יעיל  ימותו(  והנבגים  בשמש  שתתחמם  כדי  בפלסטיק  הקרקע  )כיסוי  סולארי  חיטוי  ידי 
בפטריות המועברות מהקרקע. פטריות התוקפות עלים )מחלות עלים( יכולות לעתים קרובות 
להגיע באמצעות הידבקות נבגים לפני הזרעים והדרך למנוע זאת היא על ידי חיטוי הזרעים 
בחום או עטיפתם בחומר המכיל קוטלי פטריות. לרוב מגיעים נבגי פטריות העלים באמצעות 
הרוח מצמחים נגועים המצויים בסביבה. הדרך להימנע היא סניטציה טובה המבטיחה שצמחים 

נגועים יסולקו מהאזור לפני הופעת הגידול התרבותי.

היא  להצילם  היחידה  הדרך  התרבות,  צמחי  את  תקפו  מחלות  מחוללות  שפטריות  קורה  אם 
באמצעות חומרים כימיים קוטלי פטריות הניתנים בריסוס או בהגמעה )דרך מערכת ההשקיה(. 
חלק מהחומרים הללו נקראים חומרים סיסטמיים והם מאופיינים בכך שהם נקלטים בצמח 
המטופל ונשארים בו ואינם מתפרקים לאחר זמן קצר. החומרים הסיסטמיים הנם לרוב יעילים 
יותר, אך אליה וקוץ בה – אי-התפרקותם אפילו לאחר כמה חודשים עלולה לגרום נזק בריאותי 
למשתמשים בעלים או בפירות. מסיבה זו משתמשים בחומרים כאלה בעיקר בגידולי תעשייה 
)כמו כותנה(. בגידולים רבים משתמשים בריסוסי מנע, היינו משתמשים בתרופה עוד בטרם 
זוהתה המחלה. שיטה זו יעילה מאוד במקרים רבים, שכן באמצעותה ניתן להימנע מהמחלה 

על ידי חומרים פחות רעילים )“חומרים רכים”( ובריכוזים נמוכים יותר.

חיידקים רבים גורמים למחלות לצמחים ולמקנה. גם כאן סניטציה מוקדמת היא תנאי בסיסי 
לעתים  אך  תרופות  של  ארוכה  שורה  יש  קיימת,  כבר  כשהמחלה  מעשה,  לאחר  להצלחה. 



24

המחלה מתגלה באיחור והן הופכות בלתי יעילות.

וירוסים לא ניתן להדביר ישירות שכן הם נמצאים בתוך תאי הצמח או תאי בהמת הבית או בתוך 
חיידקים או חרקים טפילים. הדרך היעילה ביותר להילחם במחלות ויראליות היא להשמיד את 

נשאי הווירוסים. 

מזיקים הם לרוב חרקים או אקריות ועכבישים האוכלים לשובע את העלים והפירות של גידולי 
התרבות או מעבירים להם, וכן לבעלי החיים במשק, גורמי מחלות לרוב. השלב ההתפתחותי 
שבו הם בעלי תיאבון מוגבר הוא שלב הזחל )הקרוי במקורותינו תולעת( שבו הם צריכים לגדול 
במהירות לפני ההתגלמות וההפיכה לבוגר. ישנם חרקים שאין להם שלב זחל והם מתפתחים 
במהירות לבוגר בכמה מחזורי התנשלות )כגון חגבים(. בכל המקרים שהמזיקים כבר קיימים יש 

שפע של חומרים לשם הדברה.

בחז”ל מוזכרים כמה סוגי מזיקים, להלן תיאור חלק מהם: 
אישות - בעל חיים שמותר לעשות מלאכות בשביעית ובחול המועד כדי להשמיד אותו שלא 

יזיק הן לצמחים חד-שנתיים והן לצמחים רב-שנתיים. מדובר כנראה בחולד.

ארבה - המזיק הראשון שהוזכר בתורה הוא הארבה, וכן הוזכר בדברי יואל. הארבה הוא מזיק 
משמעותי, שאפילו אם נראית בארץ רק כנף אחת של ארבה מיד יש להתריע עליו. עם זאת הוא 

מוגדר כשרץ העוף שניתן לאכלו.

מינים אלו הוזכרו כמין שמקלקל את הפירות, אם כי לאחר הקטיף: “המעלה   - כנימה / כינים 
פירותיו לגג מפני הכנימה”, “ליתן בהם )בפירות( מארה בבית כשם שאני נותן בהם מארה בשדה 

– כינה ורקבובית בפירות”. וכן, “כינה שמצויה בתבואה”.

נמלים - הנמלים הוזכרו כמזיק לתבואה: “שדה שקרסמוה נמלים”, הקרסום הוא השמדה, או 
חיתוך השיבולת מלמטה.

עכברים - עכברים הם בעלי חיים שמותר לעשות מלאכות בשביעית ובחול המועד כדי להשמיד 

אישות - חולד



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

25

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

אותם שלא יזיקו הן לצמחים חד-שנתיים והן לצמחים רב-שנתיים.

“כרמים  יהיה:  עונשם  והמצוות,  התורה  את  ישמרו  שלא  שבמקרה  ישראל  לעם  נאמר   - תולעת 
לגידולים  מזיקה  שהתולעת  מובן  התולעת”.  תאכלנו  כי  תאגור  ולא  תשתה  לא  ויין  ועבדת  תיטע 

עצמם, משום שהקללה היא שלא יצליחו להגיע כלל לאגירת היין.

מספר שיטות טיפול שהוזכרו בחז”ל
איבוק  - איבוק הוא פיזור אבק על הצמח באופנים שונים, כגון פיזור אבק על עץ או פיזור אבק על 

השורשים ועוד. חלק ממטרותיו הוא מניעת מזיקים לצמח.

התלעה - מטרתה היא הפרדת תולעים מהעץ או נטילתן מתוכו באמצעים שונים, כגון בקרדום, או 
על ידי יצירת עשן. וכן הפרדת עצים שיש בהם תולעים מעצים שאין בהם תולעים.

זיהום - מטרתו היא מריחת חומרים שונים על האילן או בסמוך לו למטרות שונות, בין מטרות אלו 
ניתן גם למצוא הרחקת מזיקים.

כדי להשמיד נמלים שמזיקות לשדה יש לקחת נמלים מאזור גידול אחר ולהכניסן לחור  נמלים - 
שבו נמצאות הנמלים שלא מעוניינים בהן. 

עישון - פעולה שנעשית על ידי הבערת חומרים שונים, כגון גופרית, ושימוש בעשן הנוצר מהבעירה 
לצרכים שונים שביניהם גם טיפול במזיקים.

ציד - מותר לצוד אישות ועכברים במועד ובשביעית במקרה שהם מזיקים לשדות שונים. שיטת 
פעולה שהובאה בגמרא היא חפירת גומה והכנסת מלכודת לגומה זו. אפשרות נוספת היא נעיצת 

שיפוד והכאת הקרקע באמצעותו. 

יש לציין כי שיטת הדברת הנמלים כפי שהובאה בחז”ל נעשית כיום באופנים דומים: 

הדברה  ביולוגית.  הדברה  היא  במזיקים  לטיפול  האחרונות  בשנים  המתפתחות  השיטות  אחת 
ביולוגית היא ‘שימוש באורגניזמים חיים לצורך צמצום אוכלוסיות של מזיקי צמחים’. הדברה זו 
ולכן כשחקלאי מעוניין בהשמדת מזיק  ישנם אויבים טבעיים,  מבוססת על כך שלחרקים שונים 
מסוים, במקום שימוש בחומרי הדברה כימיים שלעתים גורמים לנזק מעבר לנחוץ, הוא משתמש 

באויבים הטבעיים של המזיק.

להרחבה ומקורות ראה אנציקלופדיה הלכתית חקלאית ערך ‘טיפול במזיקי צמחים’.

חיטוי סולרי - אחת השיטות 
עם  להתמודד  כיום  הקיימות 

מזיקי הצמחים



26



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

27

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| סיכה |
"רבי שמעון אומר אין סכין שמן של מעשר שני בירושלם וחכמים מתירין אמרו לו לר’ שמעון אם 
הקל בתרומה חמורה לא נקל במעשר שני הקל אמר להם מה לא אם הקל בתרומה החמורה מקום 

שהקל בכרשינים ובתלתן נקל במעשר שני הקל מקום שלא הקל בכרשינין ובתלתן." 
)מעשר שני ב, ב(

שביעית  ושל  לשביעית  שנכנסו  שביעית  ערב  פגי  השנה  ראש  עד  אותם  ומנקבים  הפגים  את  "סכין 
שיצאו למוצאי שביעית לא סכין ולא מנקבין אותן רבי יהודה אומר מקום שנהגו לסוך אינן סכין מפני 
שהיא עבודה מקום שנהגו שלא לסוך סכין רבי שמעון מתיר באילן מפני שהוא רשאי בעבודת האילן. " 
)שביעית ב, ה(

או  רפואיים,  לצרכים  האדם  גוף  סיכת  נושאים:  של  רב  במספר  במשנה  הוזכרה  הסיכה  פעולת 
להנאה. סיכת כלים שונים כדי לחזקם או להחליקם ולצחצחם כגון תנורים, כלי עור ועוד. וכמו כן 

סיכת הצמחים עצמם, וסיכת הפירות. 

סיכת צמחים
במשנה הובא שמותר לסוך את הפגים עד ערב ראש השנה של השמיטה. לדעת פליקס, מטרת 
הסיכה היא זירוז תהליך ההבשלה, על ידי שחרור האתילן מהפרי, שהוא גז המזרז את הבשלת הפרי 
)כיום משתמשים בגז זה כדי לגרום להבחלה של פירות שנתלשו מהעץ בעודם בוסר(. לשם כך יש 
לנקב את פגת התאנה בקיסם טבול בשמן, או לסוך את “פי הפגה” בשמן. מכיוון שמלאכה זו גורמת 
לצימוח טוב יותר של הפרי היא נחשבת לתולדה של מלאכת זורע. אמנם לדעת הריבמ”ץ מטרתה 

של אותה סיכה היא “משיחת הבוסר מהחלב שלהן”.

פעולה נוספת שהוזכרה במשנה היא סיכת האילן עצמו, אך לא ברורה מטרת סיכה זו.

סיכת אדם
לדעת הרמב”ם בכתבים הרפואיים, מטרת סיכת האדם היא “להבריא את בישול חלקי העור” וליישר 
ישנה  ויטמינים  וחוסר  רעב  יש  שבהן  שבשנים  פליקס  כתב  דומה  באופן  שבעור,  הקמטים  את 



28

התפתחות של מחלות עור, לשם כך יש לסוך את הגוף בשמן. מכיוון שזהו שימוש מקובל מותר 
לאדם להשתמש לשם כך בשמן הקדוש בקדושת שביעית, אך אין להשתמש במוצרים שלא 

מקובל להשתמש בהם לסיכה, כגון יין וחומץ.

ניתן  ובמוצרים רבים  גם בזמננו  השימוש בשמנים מהצומח לצרכים קוסמטיים מקובל מאוד 
למצוא שמנים שמקורם מהצומח, כגון שמן זית, שמן חוחובה, ושמנים אתריים נוספים.

להרחבה ומקורות ראה אנציקלופדיה הלכתית חקלאית ערך ‘סיכה’.



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

29

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| עקרבתא |
"כרם רבעי היה עולה לירושלם מהלך יום אחד לכל צד ואי זו היא תחומה אילת מן הדרום ועקרבת מן 
הצפון לוד מן המערב והירדן מן המזרח ומשרבו הפירות התקינו שיהא נפדה סמוך לחומה ותנאי היה 
בדבר שאימתי שירצו יחזור הדבר לכמות שהיה רבי יוסי אומר משחרב בית המקדש היה התנאי הזה 

ותנאי היה אימתי שיבנה בית המקדש יחזור הדבר לכמות שהיה." )מעשר שני ה, ב(

של  הליכה  במרחק  היה  לירושלים  ממנה  שהמרחק  צפונית,  כעיר  במשנה  מוזכרת  עקרבת  העיר 
יום אחד. חז”ל תיקנו שאין לפדות ענבים שהם נטע רבעי שהיו בתוך שטח זה, אלא יש להעלותם 
יין  נצרכו לצורך  וזאת מכמה סיבות. בירושלמי במקום מובא שהענבים  ולאוכלם שם,  לירושלים 
רבעי  נטע  שהם  הענבים  שכל  תיקנו  לירושלים  בסמיכות  בענבים  חוסר  שהיה  ומכיוון  לנסכים, 
יועלו לירושלים, ומכיוון שיש צורך לשמור את הפרי שהוא נטע רבעי בטהרה, יהיה ניתן להשתמש 
בהם לנסכים. ואילו בבבלי בביצה )ה, א( מובא שמטרת התקנה הייתה “למלא את שווקי ירושלים 

בפירות”, וככל שיהיו פירות רבים יותר בירושלים כך היא תהיה נאה יותר.

יוסף בן מתתיהו מציין כי בימי בית שני ועד מרד בר כוכבא שימשה העיר כבירת מחוז מנהלי יהודי 
גדול )טופרכיה(, וגם פליניוס מתאר את עקרבתא כאחת מעשר הטופרכאיות של יהודה, וכחלק 
משלוש הצפוניות ששבהן )גופנא – מזוהה כיום ככפר ג’יפנא הסמוך לנווה צוף; תמנה – ככל הנראה 
מדובר בתמנת חרס, מקום קבורת יהושע, וכיום הכפר כיפל חארת’, ועקרבתא(. בתקופות מסוימות 

שימשה עקרבתא כגבול הדרומי של מחוז השומרון. 

יוסף בן מתתיהו כותב שמחוז עקרבתא הוא מחוז הררי שבו אזורים מישוריים, משופע בגשמים, 
האדמה קלה לעיבוד, היא מכוסה באילנות ומשופעת בפירות, אין בה מקומות צחיחים, כל המים 
בכל  מאשר  יותר  חלב  הפרות  שופעות  מצוין  במרעה  השפע  ומפני  מאוד,  מתוקים  הם  הזורמים 

מקום אחר, בשל כך יש בה גם כן ריבוי משמעותי של אוכלוסייה.

העיר מוזכרת גם כמקום שיהודה המכבי נלחם עם יושביו )ספר מקבים א פרק ה סעיף 3(.

בזמן המרד הגדול מונה למפקד האזור יוחנן בן חנניה, אולם שמעון בר גיורא, שהיה ממנהיגי המרד, 
תפס את מקומו. עקרבתא חרבה בשנת 69 לספירה בה’ באייר על ידי אספסיינוס.

בממצאים במדבר יהודה מזמן מרד בר כוכבא נמצאו עדויות שבעקרבתא התגוררו יהודים גם בזמן 
הוא  עקרבה  של  תיאורה  עקרבטיני'  עתה  היא  'עקרבים  מידבא:  במפת  גם  מופיעה  העיר  המרד. 



30

בסמוך ל’גבול יהודה במזרח’, ול’שילה ובה לפנים הארון’, תיאור זה במפת מידבא מאשש את 
הזיהוי של הכפר עקרבא היום עם העיר עקרבתא.

מיקומה הוא כ-13 קילומטרים מדרום מזרח לשכם והר גריזים, וכ-7 קילומטר ממזרח לצומת 
תפוח. כיום מצוי בתחום העיר הכפר עקרבה.

מקורות הערך: 
ההיסטוריה של ארץ-ישראל – שלטון רומי: התקופה הרומית-ביזנטית, הוצאת יד בן צבי, כתר 

הוצאה לאור, ירושלים 1984. 

ח’ אשל וז’ ח’ ארליך, “מבצרה של עקרבה בחורבת עורמה”, קתדרה 47, ניסן תשמ”ח, יד יצחק 
בן צבי ירושלים 1988.

ארץ ישראל במפת מידבא, הוצאת אריאל, ירושלים תשנ”ו.

By Revava Schatz via Wikimedia Commons | נחל קנה סמוך לעקרבה



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

31

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| ערוד |
והחמור  הפרד  והפרד  הסוס  והרחלים  היעלים  והצבאים  העזים  והשועל  הכופרי  כלב  והכלב  הזאב 

החמור והערוד אף על פי שדומין זה לזה כלאים זה בזה. 
)כלאים א, ו(

שור בר מין בהמה ורבי יוסי אומר מין חיה כלב מין חיה ר”מ אומר מין בהמה חזיר מין בהמה ערוד מין 
חיה הפיל והקוף מין חיה ואדם מותר עם כולם למשוך ולחרוש ולהנהיג. 

)כלאים ח, ו(

הערוד הוזכר פעם אחת בלבד בתנ”ך, ביחד עם הפרא: “מי שלח פרא חופשי, ומוסרות ערוד מי 
פיתח” )איוב לט, ה(. 

הן במשנת כלאים, והן בגמרא במסכת ברכות מוזכר הערוד כבעל חיים הדומה לחמור. בדיני כלאים, 
הדין הוא שלמרות הדמיון ביניהם אסור להרביעם זה בזה משום איסור כלאים. וכן מובא בתוספתא 

שאסור לרתום חמור וערוד יחדיו, ויש בכך משום איסור “לא תחרוש בשור וחמור יחדיו”.

במסכת ברכות הובא שההבחנה בין החמור לערוד היא מדד לכמות האור הנצרכת כדי להבחין בין 
תכלת ללבן, הסימן לכך שכבר התחיל היום ומותר לקרוא קריאת שמע של שחרית. מובן, אם כן, 

שמדובר בשני מינים דומים שנצרכת רמה מסוימת של אור כדי להבחין ביניהם. 

הגדרתו של הערוד
במשנה במסכת כלאים בפרק ח הובא שהערוד הוא “מין חיה”, מתוך שהמשנה הוצרכה לבאר את 
מין הערוד, מובן שהחמור שהוזכר עמו הוא מין בהמה. ההבדל בין חיה לבהמה הוא שחיה הוא שם 
כולל לבעל חיים שאינו מבוית, לעומת בהמה שהוא שם כולל לבעל חיים מבוית )אנציקלופדיה 

תלמודית(. 

זיהויו של הערוד
הקבוצות  משלושת  כאחד  מזוהה  והוא   ,)Equidae( הסוסיים  ממשפחת  חיים  בעל  הוא  הערוד 
של מיני החמור. ישנו קושי רב לזהות בוודאות אם הערודים שמוכרים בימינו הם אותם ערודים 
אלא  בר,  חמור  של  מין  הוא  הערוד  והחוקרים  הפרשנים  רוב  לדעת  אולם,  במשנה,  שהוזכרו 
השונים  הבר  חמור  של  זנים  שני  הם  והערוד  החמור  כי  סוברים  יש  בפרטים:  הדעות  שנחלקו 
הוא  החמור  ואילו  אונאג’ר,   -Equus hemionus onager הוא-  הערוד  וכי  מזה  זה  במקצת 



32

Equus asinus . או שמדובר בחמור-הבר האפריקאי. ויש סוברים שהערוד  או    Equus Kiang
הוא שם נרדף לפרא, וכי מדובר באותו מין. לדעת רבים מהחוקרים, חמור הבית כפי שמוכר לנו 

כיום בוית מהערוד.

הערוד נראה כחמור בעל ראש גדול ואפרכסות אוזניים ארוכות. הוא חי בערבות, באזורי מדבר, 
במישורים ובאזורים מבותרים ומטפס היטב במדרונות תלולים. מסיבה זו החמור שבויית ממנו 
יעיל יותר בטיפוס בהשוואה לסוס. הערודים מסוגלים לשרוד בתנאי מדבר קשים בהסתפקם 
במזון דל ביותר ובמים מועטים. כדי לשרוד ימים חמים על הערודים להסתתר רוב היום בצל 
עצים או סלעים. הערודים זקוקים לשתיית מים סדירה לפחות אחת לשלושה ימים. בתקופות 
לעמוד  הערודים  של  יכולתם  ומים.  מזון  אחר  בחיפוש  למרחקים  לנדוד  נאלצים  הם  בצורת 

בתנאים קשים תורמת אף היא ליתרונות של החמורים שבויתו מהם כבהמת עבודה. 

הערוד היה מצוי בעדרים קטנים באזורנו ובמיוחד במדבר סוריה ובערבות מסופוטמיה ופרס, 
לעתים  עוברים  היו  ומשם  סוריה  במדבר  ערודים  מצויים  היו  עדיין  העשרים  המאה  בראשית 
לעבר הירדן המזרחי. בעבר ניסו לביית את הערוד ולאלפו ונשתמרו ידיעות על רתימת מרכבות 
ורכב מלחמה לחמורי בר, אבל משנתברר כי הסוסים יצלחו יותר לשימוש חדלו מניסויים אלו 
בחמורי הבר. גם בגמרא מסופר על אבני ריחיים שהניעו ערודים )ע”ז טז, ב(, ובשר הערוד נחשב 

למאכל תאווה לאדם וגם לאריות בזירות רומיות )מנחות קג, ב(.

הערודים הושבו בתשל”ג לחי בר ביוטבתה, אך עדיין לא הושבו לטבע. 

מקורות הערך: 
ערך “חמור” וערך “ערוד”, אנציקלופדיה מקראית, ירושלים תשל”ב.

החי והצומח של ארץ-ישראל: אנציקלופדיה שימושית מאויירת, רעננה 1988, כרך 7.
בתפוצות,  תורניים  ולחינוך  לתרבות  נתיבות  לאיוב,  ה’  שבתשובת  החיים  בעלי  פליקס,  י’ 

ירושלים תשל”ז 
מ’ רענן, פורטל הדף היומי, “חמור וערוד – בין זאב לכלב”, וכן: “שדומה לערוד במדבר – ערוד”. 

ז’ עמר, “פרא וחמור ומה שביניהם”, לשוננו עו )תשע”ד(, עמ’ 283-265. 



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

33

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| צלמוןֿ |
בעקבות כ”ד משמרות הכהונה והמרד הגדול 

אמר ר’ יהודה מעשה בצלמון באחד שנטע את כרמו על שש עשרה שש עשרה אמה והיה הופך שער 
שתי שורות לצד אחת וזורע את הניר ובשנה אחרת היה הופך את השער למקום אחר וזורע את הבור
)כלאים ד, ט(

צלמון הוזכרה במשנה כמקום שבו נלמדה אחת מהלכות כלאי הכרם, שכשהנטיעה היא במרחק 
העולה על ט”ז אמה, די בהזזת הענפים לאחד הצדדים כדי להתיר זריעה בין השורות.

בקינה הנאמרת בתשעה באב: “איכה ישבה חבצלת השרון”, העוסקת בגלותם של משמרות הכהונה, 
מובא כך: “ובעוון צלמים נעה גינתון צלמין”. וכך מובא בכתובת משמרות הכהונה, שבגינתון צלמין 
התגוררה המשמרת הכ”ג, משמרת דליה. השם גינתון מופיע בנחמיה פרק י כשמו של כוהן. ייתכן 
שבניו וצאצאיו של כוהן זה קיבלו על עצמם את שם משמר “דליה” והתיישבו בעיר צלמין, ובעקבות 

התיישבות זו נוסף שמם לשם היישוב.

צלמונה הוזכרה גם בספרי כמקום שהחרובים שבו לא היו ראויים לאכילה.

זיהויה של צלמון
כי ישנם מספר  זיהויו אינו ברור, אם  יישוב בארץ, לכן  השם צלמון לא השתמר בשמו של מקום 
אזכורים למקום זה. האזכור האחד הוא בספר שופטים פרק ט, במרד של געל בן עבד עלה אבימלך 
להר צלמון הסמוך לשכם, ומשם חתכו עצים כדי לשרוף את מגדל שכם, כלומר מדובר בהר הסמוך 

לשכם. 

אולם ישנם זיהויים המשייכים את צלמון ליישוב בגליל:

בספר “מלחמות היהודים” מתאר יוסף בן מתתיהו שבין ההכנות לבואו של אספסינוס נכלל ביצור 
העיר “צולמין”, או “סלמין” וייתכן שמדובר בעיר צלמון. גם כיום ניתן למצוא במהלכו של נחל צלמון 
היישוב הבדואי  ישנם המזהים את  ואף  )חרבת צלמון/ חרבת א-סלאמה(,  זה  שרידים של מבצר 

סלאמה, הסמוך לנחל צלמון, כמושבה של העיר צלמון.

שוורץ  יוסף  ר’  בצלמונה.  שעברו  במדבר,  ישראל  במסעות  למצוא  ניתן  לצלמון  נוספים  אזכורים 

ה
די

פ
קי

וי
ך 

תו
מ

ל, 
ט

בי
א

ת 
ענ

ר 
ד"



34

דרומית  “קאלומו”ן”,  חרבת  את  היוונים  חכמת  בספרי  שמצא  כתב  הארץ”  “תבואות  בספרו 
לחיפה, )חירבת אל דאמון- ישוב ערבי שחרב במלחמת השחרור, כיום מצוי שם בית סוהר דמון( 

ולדעתו ייתכן שמדובר בצלמון. 

לדעת פרופ’ פליקס ייתכן שהיו כמה מקומות שנקראו בשם זה.

מקורות הערך: 
יהודים ויהדות בימי בית שני, המשנה והתלמוד, יד בן צבי, ירושלים תשנ”ג.

ביאור לקינת איכה ישבה חבצלת השרון, הרב יחזקאל סלומון, בכתב העת אור ישראל )מונסי( 
ד תשנ”ז.

טחנת קמח עתיקה בנחל צלמון



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

35

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| רימוני בידאן |
"שהיה רבי מאיר אומר את שדרכו למנות מקדש וחכמים אומרים אינו מקדש אלא ששה דברים בלבד 
ורבי עקיבא אומר שבעה ואלו הם אגוזי פרך רמוני בדן וחביות סתומות וחולפות תרדין וקולסי כרוב 
ודלעת יונית רבי עקיבא אומר אף ככרות של בעל הבית הראוי לערלה ערלה לכלאי הכרם כלאי הכרם."
ערלה ג,  ז

הכלל הקובע בהלכות ערלה הוא שפירות ערלה שהתערבו בפירות היתר עד אחד ממאתיים הם 
בטלים, אולם המשנה מחריגה את רימוני בדן מכלל זה, ואם התערבו רימונים שהגיעו ממקום זה 

הם אינם בטלים גם במאתיים.

רימונים אלו הוזכרו גם במשנה במסכת כלים )יז, ה(, ביחס לגודל הנקב של כלי, וביחס לרימונים 
שנלקטים מהגויים: “הרמון שאמרו לא קטן ולא גדול אלא בינוני ולמה הוזכרו רמוני בדאן שיהו 
מקדשין כל שהן דברי ר’ מאיר רבי יוחנן בן נורי אומר לשער בהן את הכלים ר’ עקיבא אומר לכך 
ולכך הוזכרו לשער בהן את הכלים ויהיו מקדשין כל שהן אמר ר’ יוסי לא הוזכרו רמוני בדאן וחצירי 

גבע אלא שיהיו מתעשרין ודאי בכל מקום”.

בירושלמי )ערלה ג, ד( אנו לומדים על חביבותם של רימוני בדן: “עשרה דברים מקדשין דתנינן תמן 
אמר רבי יודה לא הוזכרו רימוני בדן וחצירי גבע אלא שיהו מתעשרין ודאי בכל מקום. ושאר כל 
הרימונין אין דרכן להימנות אלא רימוני בדן על ידי שהן חביבין דרכן להימנות שאר כל הרימונין על 

ידי שאין חביבין אין דרכן להימנות”. 

עינות בידאן
של מעיין מפורסם  בשם  השתמר  חז”ל,  בספרות  פעמים  כמה  שנזכר  בדאן(,  )או  בדן  השם 
בשומרון, עין בידאן, למרגלות הר כביר ואלון מורה של ימינו. עין בידאן הוא מעיין גדול שמימיו 
זורמים לנחל תרצה, ונשאבים לצורכי העיר שכם. לאורך נחל תרצה עוברת דרך חשובה שמוזכרת 

בתנ”ך, דרך מבוא השמש, שדרכה נכנס יעקב אבינו לארץ ישראל.

היישוב המקראי בדאן מזוהה עם ח’רבת מייסה )אולי על שם מנשה(, השוכנת כחצי קילומטר מעל 
המעיינות. לעומת זאת, בדאן של ימי בית שני ותקופת המשנה והתלמוד שכנה בצמוד למעיינות, 
במקומו של הכפר עין בידאן. הנוסח השומרוני של ספר יהושע מספר שלפני עלייתם להר גריזים 
טבלו בני ישראל בעיינות בדאן כדי להיטהר לקראת המעמד. ואכן, מתקופת בית שני ואילך הייתה 
בדאן ליישוב שומרוני )כותים(. כך ניתן להבין מדוע התעשרו רימוני בדאן ודאי ולא מספק. נחל 



36

בדאן בעל הקרקע הפורייה מתאים ביותר לגידולו של הרימון שצריך חום רב ושפע של מים 
באיכות טובה. תנאים אלו קיימים בעמקים ולכן סבר רבי אליעזר שיש להביא ביכורים מרימונים 
על  אלא  קורין  ואין  שביריחו,  התמרין  מן  חוץ  תמרין  בכורין  מביאין  “אין  בעמקים:  הגדלים 
הכותבות בלבד. ר’ ליעזר אומר רמוני עמקים מביאין וקורין” )תוספתא, ביכורים, ליברמן, פ”א(. 

נוסעים בני המאה ה-19 עדיין ראו פרדסי רימונים בנחל בדאן.

מקור השם בדאן אינו ברור, אך ייתכן שמקורו בשם המשפחה שהתיישבה בו בתקופת יהושע 
בן-נון לאחר כיבוש הארץ. בדאן נמצאת בנחלת מנשה כפי שאנו מוצאים בדברי הימים )א ז, טז 
יז(: “וַתֵּלֶד מַעֲכָה אֵשֶׁת מָכִיר בֵּן וַתִּקְרָא שְׁמוֹ פֶּרֶשׁ וְשֵׁם אָחִיו שָׁרֶשׁ וּבָנָיו אוּלָם וָרָקֶם. וּבְנֵי אוּלָם 
בְּדָן...”. ייתכן שבדן נתן את שמו לבדאן, ואילו הכפר סריס, 8 ק”מ צפונית-מערבית ממנו, הוא 

בנחלת שרש, סבו של בדן.

מקור הערך:
מ’ רענן, פורטל הדף היומי: אגוזי פרך ורימוני בדן – רימון.



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

37

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| שדה לבן |

"עד אימתי חורשין בשדה הלבן ערב שביעית עד שתכלה הליחה כל זמן שבני אדם חורשים ליטע 
הפסח  עד  הלבן  בשדה  אלא  בידו  ואחד  אחד  כל  תורת  נתת  שמעון  ר’  אמר  ובמדלעות  במקשאות 
א( ב,  )שביעית     							      ובשדה האילן עד עצרת." 

הגדרתו
שדה הלבן הוא שדה שזורעים בו תבואה וקטנית, הוא נקרא כך מכיוון שאין בו אילנות ולכן אין בו 

צל. אפשרות נוספת למקור כינוי זה היא שכשהתבואה מבשילה היא נראית לבנה.

מי  על  המבוססים  שדות  דהיינו  בעל,  שדות  היו  המשנה  בזמן  בארץ  השדות  רוב  פליקס,  לדעת 
השקיית  וכן  בלבד,  בחורף  היא  הגשמים  עונת  ישראל  שבארץ  מכיוון  השקיה.  על  ולא  הגשמים 
השדות היא מורכבת בשל הקושי הרב להוביל את המים מהנחלים או הבארות אל השדה, קיים 
צורך משמעותי להגיע לניצול מיטבי של הגשמים. חלק מכך הוא ניצול מיטבי של רטיבות הקרקע, 

שדה הלבן הוא שדה בעל שזרעו בו תבואה.

בירושלמי מובא שחרישה בשדה הלבן היא מכיוון שהבעלים מעוניין לזרוע בשדה זה, לכן מותר 
המדד  השישית.  בשנה  זה  בשדה  לזרוע  אפשרות  תיתכן  כאשר  רק  השמיטה  בערב  בו  לחרוש 
להיתכנות הזריעה הוא הרטיבות שקיימת בקרקע. כל עוד ישנה רטיבות ניתן לזרוע בשדה, ולכן 
מותר לחרוש אותו, אך כשאין רטיבות, לא ניתן לזרוע ולכן ניכר שהחריש הוא לצורך השמיטה ולא 

לצורך השנה השישית. 

של  לזמנם  קרוב  החורף,  סוף  לקראת  שנזרעים  וסורגום,  תירס  כגון  קיץ,  גידולי  ישנם  כיום  גם 
כדי  דיה,  רוויה  כשהאדמה  הזריעה,  של  נכון  בתזמון  די  ולעתים  החורף,  של  האחרונים  הגשמים 

שלא יהיה צורך להשקות שוב את השדה לאחר הזריעה.

הרבצה
פעולה נוספת שנעשתה בשדה הלבן היא “הרבצה”, כמובא בגמרא במועד קטן ו, ב. מטרת הפעולה 
היא השקיית השדה בכמות מסוימת של מים כדי לגרום לזרעים המצויים שם לנבוט. לדעת פליקס, 
מטרת “ריבוץ העפר”, שהוזכר במשנה שביעית ב, י, שנחלקו רבי שמעון ורבי אליעזר בן יעקב האם 



38

מותר לרבץ את העפר בשביעית, היא השקיה מוקדמת בזמן שאין בשדה גידולים, כדי להנביט 
את עשבי הבר ולרכך את האדמה, וכך להקל על החרישה לאחר מכן ולהמית את עשבי הבר. 

ציד האישות
ב(  ו,  )מו”ק  קמא  תנא  לדעת  ממנו.  )החולד(  האישות  ציד  הוא  הלבן  לשדה  הקשור  נוסף  דין 
מותר לצוד את האישות במועד ובשביעית כרגיל, אך לדעת חכמים מותר לצודה רק שלא כדרכו, 
אך משדה האילן מותר לצודה כרגיל, אולם אישות הקרובה לשדה אילן מותר לצודה כרגיל גם 

משדה לבן. 

החולד הוא בעל חיים שהתזונה המרכזית שלו היא שורשים, פקעות ובצלים, וייתכן כי שורשי 
יוצר שם  התבואה הגדלים בשדה לבן בלבד אינם מהווים מזון מספק עבורו, לכן הנזק שהוא 
אינו משמעותי, לעומת שדה אילן, שבו שורשי האילנות משמעותיים יותר, הנזק גדול יותר ולכן 

מותר להשמידו כרגיל אם הוא מזיק שם. 

מקורות הערך:

י’ פליקס, החקלאות בא”י בימי המקרא, המשנה והתלמוד, ירושלים תש”ן.

י’ פליקס, ביאור למסכת שביעית, ירושלים תש”ם.

מ’ רענן, פורטל הדף היומי, צדין את האישות ואת העכברים משדה האילן ומשדה הלבן – חולד.



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

39

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| שקמונה |
והגופנין  התמרה  ונובלות  שקמה  ובנות  שוח  ובנות  והעוזרדין  והרימין  השיתין  שבדמאי  "הקלין 
משל  חוץ  פטורין  השיתין  כל  אומר  יהודה  רבי  והכסבר  שביהודה  והחומץ  האוג  וביהודה  והנצפה 

דופרה כל הרימין פטורין חוץ מרימי שקמונה כל בנות שקמה פטורות חוץ מן המוסטפות." 
)דמאי א, א(

גיסא  מאידך  אך  בדמאי,  חייבים  הם  ולכן  משובחים,  שרימוניו  כמקום  במשנה  הוזכרה  שקמונה 
החרובים שגדלו בה היו גרועים משאר החרובים, )לפי אחת הגרסאות שחרובי שקמה הם חרובי 

שקמונה( ולכן היו פטורים מתרומות ומעשרות. 

שקמונה נקראת כך גם במקורות היווניים והרומיים )Sycamina(. ייתכן ששקמונה נקראה כך על 
שם עצי שקמה ש”גדלו בשפלה לרוב” )מלכים א י, כז(. פירוש השם ביוונית הוא “פרי עץ התות”.

Hanay via Wikimedia Commons



40

זיהויה של שקמונה
ביוסיפון מובא ששקמונה היא עיר שהייתה סמוכה לים, כיום מזהים אותה במקום שנקרא תל 
קילומטרים   3 כ-  של  במרחק  ממערב,  הכרמל  הר  למרגלות  לים,  הסמוך  הדגים(  )תל  א-סַמַכּ 

מחיפה העתיקה.

היו  דונם(  )כ-110  לו  הסמוכים  המישוריים  השטחים  אך  דונם(   8 )כ-  קטן  יחסית  הוא  התל 
הכנענית  מהתקופה  שנה,   2000 כ-  במשך  מיושבת  הייתה  העיר  שונות.  בתקופות  מיושבים 

המאוחרת ועד אחרי הכיבוש הערבי, בסמוך לתל מצויה “מערת אליהו הנביא”.

יהודית כמה פעמים  כעיר  והיא מוזכרת  יהודית במשך תקופות ארוכות,  עיר  הייתה  שקמונה 
בספרי מסע של נוסעים שונים.

בשנים האחרונות נחשף בתל בית מתקופת ממלכת ישראל שנחשב בין הבתים השמורים ביותר 
לתקופה זו.

מקור הערך: 
שקמונה לחוף הכרמל, יוסף אלגביש, הוצאת הקיבוץ המאוחד, תשנ”ד

מקום בפרשה, יואל אליצור, תל אביב, תשע”ג

Omrisg1 via Wikimedia Commons



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

41

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

ירושלים

צלמון

עינות בידאן

עקרבתא

שקמונה

ן ו כ י ת ה ם  י ה

לבנון

ירדן

מצרים

ה
סורי



42

| רשימות |



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

43

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי

| רשימות |



44



חרדל
לוף

שביעיתלקט
שכחה

שדה לבן

אתרוג

חוי
תמ

לך
המ

ס 
יפ

גר
א

פאה

רץ
הא

ת 
לו

בו
ג

כזיב

45

טובה
הארץ

צוותיה ה-2
ץ ומ

דון האר
חי



46


